
Jak opanować stres,
zatrzymać się

i odetchnąć spokojem

Dzogchen Rinpoche

BUDDYJSKA
MEDYTACJA
DZOGCZEN
DAR UWAŻNOŚCI I CISZY

Więcej o książce na stronie wydawcy    

Książkę możesz kupić w sklepie     

https://studioastro.pl/buddyjska-medytacja-dzogczen-dar-uwaznosci-i-ciszy/?utm_source=pdf&utm_medium=studioastro&utm_campaign=g+2024-10-09
https://talizman.pl/terapie/260069-buddyjska-medytacja-dzogczen-dar-uwaznosci-i-ciszy-9788383019413.html?utm_source=pdf&utm_medium=talizman&utm_campaign=g+2024-10-09


Buddyjska
medytacja
Dzogczen
DAR UWAŻNOŚCI I CISZY



Jak opanować stres,
zatrzymać się

i odetchnąć spokojem

Dzogchen Rinpoche

Buddyjska
medytacja
Dzogczen
DAR UWAŻNOŚCI I CISZY



Redakcja: Małgorzata Lipska
Skład: Krzysztof Remiszewski

Projekt okładki: Krzysztof Remiszewski
Tłumaczenie: Kamila Roszkowska

Wydanie I
Białystok 2026

ISBN 978-83-8301-941-3

Tytuł oryginału: Meditation for Modern Madness

Copyright © 2024 H. E. the Seventh Dzogchen Rinpoche, Jigme Losel Wangpo

© Copyright for the Polish edition by Studio Astropsychologii, Białystok 2025
All rights reserved, including the right of reproduction in whole or in part in any form.

Wszelkie prawa zastrzeżone. Bez uprzedniej pisemnej zgody wydawcy żadna część tej książki nie 
może być powielana w jakimkolwiek procesie mechanicznym, fotograficznym lub elektronicznym 
ani w formie nagrania fonograficznego. Nie może też być przechowywana w systemie wyszukiwania, 
przesyłana lub w inny sposób kopiowana do użytku publicznego lub prywatnego – w inny sposób 

niż „dozwolony użytek” obejmujący krótkie cytaty zawarte w artykułach i recenzjach.

Książka ta zawiera informacje dotyczące zdrowia. Wydawca dołożył wszelkich starań, aby były one pełne, 
rzetelne i zgodne z aktualnym stanem wiedzy w momencie publikacji. Tym niemniej nie powinny one 
zastępować porady lekarza lub dietetyka, ani też być traktowane jako konsultacja medyczna lub inna. 
Jeśli podejrzewasz u siebie problemy zdrowotne lub wiesz o nich, powinieneś koniecznie skonsultować 
się z lekarzem, zanim samodzielnie rozpoczniesz jakikolwiek program poprawy zdrowia. Wydawca ani 
Autor nie ponoszą żadnej odpowiedzialności za jakiekolwiek negatywne skutki dla zdrowia, mogące 

wystąpić w wyniku stosowania zaprezentowanych w książce metod.

Bądź na bieżąco i śledź nasze wydawnictwo na Facebooku.
facebook.com/Wydawnictwo.Studio.Astropsychologii

15-762 Białystok 
ul. Antoniuk Fabr. 55/24
85 662 92 67 – redakcja

85 654 78 06 – sekretariat 
85 653 13 03 – dział handlowy – hurt

85 654 78 35 – talizman.pl – detal
strona wydawnictwa: studioastro.pl

Więcej informacji znajdziesz na portalu psychotronika.pl

PRINTED IN POLAND



Spis treści

Przedmowa H. H. Dodrupchen Rinpocze ........................... 	 7
Przedmowa H. E. Alak Zenkar Rinpocze ............................. 	 9
Wstęp od redakcji amerykańskiej ........................................ 	 11
Przedmowa .......................................................................... 	 13
Podziękowania ..................................................................... 	 15
Wstęp .................................................................................. 	 17

Część 1: Po co medytować?
	 1.	 Każdy ma ogromny potencjał ...................................... 	 29
	 2.	 Umysł ......................................................................... 	 33
	 3.	 Dwie prawdy .............................................................. 	 39
	 4.	 Pogląd dzogczen .......................................................... 	 45
	 5.	 Etapy poglądu ............................................................. 	 51
	 6.	 Poza czasem ................................................................ 	 57
	 7.	 Bezpośrednie doświadczenie ........................................ 	 65

Część 2: Metody
	 8.	 Uważność ................................................................... 	 71
	 9.	 Śamatha ...................................................................... 	 79
	10.	 Nie ma przeszłości ani przyszłości ............................... 	 89
	11.	 Vipassana .................................................................... 	 95
	12.	 Pozwól przyjść, pozwól odejść ..................................... 	 105
	13.	 Niesamowita przerwa .................................................. 	 113
	14.	 Odpoczynek umysłu ................................................... 	 121
	15.	 Błogosławieństwo pochodzenia ................................... 	 131



Część 3: Współczesne szaleństwo
	16.	 Integracja .................................................................... 	 139
	17.	 Radzenie sobie ze stresem ............................................ 	 151
	18.	 Podążaj za swoim sercem ............................................. 	 159
	19.	 Akceptacja .................................................................. 	 167
	20.	 Odnalezienie równowagi ............................................. 	 173
	21.	 Zrywanie z nawykami ................................................. 	 181
	22.	 Relacje ........................................................................ 	 189
	23.	 Magiczny wytwór ........................................................ 	 199
	24.	 Codzienna medytacja .................................................. 	 209
	25.	 Podsumowanie ............................................................ 	 215

Słownik ............................................................................... 	 221
O Autorze ........................................................................... 	 229



7

Przedmowa
H. H. Dodrupchen Rinpocze 

W odpowiedzi na gorące prośby uczniów skierowane do Jego 
Eminencji Siódmego Dzogczen Rinpocze, Jigme Lose-

la Wangpo, ja, Czwarty Dodrupczen Rinpocze, Thupten Trinley 
Palzang, składam swoje pokorne modlitwy w intencji Buddyjskiej 
medytacji dzogczen.

Niech ta książka pomoże szerzyć nauki Wielkiej Doskonało-
ści w  dziesięciu kierunkach i  niech niezniszczalne cechy Dzog-
paczhenpo (Wielkiej Doskonałości) rozkwitną i pokonają wszelkie 
przeciwności losu.

Zwracam się pokornie do wszystkich praktykujących dzogczen, 
aby postępowali zgodnie z  radami autentycznego spadkobiercy 
linii przekazu, Dzogczen Rinpocze, i zachowali istotę jego instruk-
cji w swoich sercach. Stosowanie w praktyce mądrości dzogczen 
i nadawanie priorytetu duchowości we wszystkim, co robicie, jest 
największą ofiarą, przynoszącą korzyści wszystkim.

Szczerze pragnę, aby Buddyjska medytacja dzogczen przynio-
sła wszechogarniający spokój wszystkim czującym istotom. Niech 
zostaną one wyzwolone od cierpienia umysłu w tym i przyszłych 
wcieleniach.

Niech te słowa przyniosą błogosławieństwo Padmasambhawy 
i wszystkich mistrzów linii przekazu tym, którzy je przeczytają.

Jego Świętobliwość Czwarty Dodrupczen Rinpocze,
Thupten Trinley Palzang

Sikkim, 2021



9

Przedmowa
H. E. Alak Zenkar Rinpocze

Książka autorstwa Jego Eminencji Dzogczen Rinpocze jest darem 
ofiarowanym dla całej linii dzogczen i jest lekturą obowiązko-

wą dla wszystkich buddystów, a  zwłaszcza dla uczonych buddyj-
skich, których motywacja, umysły i cele są ogromne i nieskończone. 
Celem tego wstępu jest zwrócenie uwagi na ogromne błogosławień-
stwa i wielką siłę wspaniałych praktykujących dzogczen, którzy byli 
przed nami, takich jak mistrz Patrul Rinpocze i inni, a zwłaszcza na 
głębokie, znaczące i niezwykłe Dzogczen Khandro Njingthig i tym 
podobne. Przede wszystkim wstęp ten ma na celu podkreślenie wy-
bitnego miejsca wielkich Dzogczen Rinpocze, którzy pojawili się 
w całej historii linii dzogczen. W ich złotym wieku nie było potrze-
by udzielania wskazówek ani instrukcji dotyczących dharmy i me-
dytacji praktykującym dzogczen.

Dzisiaj ta cenna pierwotna świadomość i wyróżniająca się in-
teligencja linii dzogczen, która od początku była przewodnia, jest 
obecnie rozpowszechniana wśród uczniów w jasny sposób w języku, 
który można poczuć, zrozumieć i łatwo zastosować.

Autor tej książki, najdoskonalszy Jego Eminencja Siódmy 
Dzogczen Rinpocze, jest reinkarnacją Jego Eminencji Szóstego 
Dzogczen Rinpocze, Jigdrela Jangczuba Dordże, który pojawił się 
w szczęśliwej epoce oświecenia. Przekazywał on dharmę i udzielał 
inicjacji, przekazów i innych praktyk tradycji njingma w prestiżo-
wym klasztorze Dzogczen w Kham, we wschodnim Tybecie, oraz 
w sąsiednich regionach.



Buddyjska medytacja dzogczen – dar uważności i ciszy10

Mistrz duchowy i uczony, taki jak obecny Dzogczen Rinpocze, 
który ma doświadczenie w medytacji i praktyce oraz jest wolny od 
przywiązania do ośmiu światowych trosk, jest w dzisiejszych cza-
sach wyjątkową osobowością.

Takie czyste, nieskażone postępowanie jest dla mnie źródłem 
radości i podnosi mnie na duchu; przez co tym bardziej zasługuje 
na szacunek i cześć. Głęboko pragnę, aby szeroko zakrojona działal-
ność obecnego Dzogczen Rinpocze przyniosła korzyści wszystkim 
czującym istotom, zarówno w radościach, jak i smutkach, oraz aby 
postępowanie przeszłych i obecnych Dzogczen Rinpocze, wolne od 
przywiązania nadal kwitło i rozprzestrzeniało się w nadchodzących 
latach. Niech tak się stanie.

Jego Eminencja Drugi Alak Zenkar Rinpocze
Thupten Nyima

Chengdu, Syczuan, Chińska Republika Ludowa, 2022



11

Wstęp od redakcji amerykańskiej

Nauki Jego Eminencji Siódmego Dzogczen Rinpocze, Jigme 
Losela Wangpo, przemawiają do czytelnika w bardzo osobi-

sty, praktyczny i bezpośredni sposób. Jego wyjaśnienia i rady wyni-
kają wprost z doświadczenia i realizacji Dzogpaczhenpo, Wielkiej 
Doskonałości, która jest przekazywana uczniom bezpośrednio 
przez mistrza od czasów Buddy. Ta bezpośrednia transmisja jest 
definicją żywej linii duchowej. Dzogczen Rinpocze został uzna-
ny za inkarnację Szóstego Dzogczen Rinpocze w młodym wieku 
przez Jego Świątobliwość Dodrupczen Rinpocze i jest powierni-
kiem tej linii przekazu.

Dzogczen Rinpocze demonstruje swoje wielkie umiejętności, 
dzieląc się tymi starożytnymi naukami jako użytecznymi metoda-
mi, które mają praktyczne zastosowanie i wspierają nasze obecne 
życie. Jako ludzie Zachodu często postrzegamy praktykę duchową 
i medytację jako coś oderwanego od świata, coś, co nie pasuje do 
naszego życia i wymaga dużego nakładu czasu i wysiłku. Wierzy-
my również, że ich cel leży gdzieś w odległej przyszłości. Rinpocze 
pokazuje nam, jak nasze codzienne życie może stać się praktyką 
duchową, która nie tylko złagodzi stres, ale także pozwoli praw-
dziwej naturze naszego umysłu ujawnić się tu i teraz.

Dzogczen Rinpocze jest strażnikiem linii przekazu Khandro 
Njingthig, „Istoty Serca Dakini”, którą Guru Rinpocze otrzymał 
od Shri Singha, a następnie powierzył księżniczce Pemie Sal, za-
nim ukrył ją jako termę. Terma Khandro Njingthig została odkryta 



Buddyjska medytacja dzogczen – dar uważności i ciszy12

wiele lat później przez reinkarnację księżniczki, tertonę* Pemę Le-
drela Tsala, w skale Daklha Tramo Drak. Jej kolejną reinkarnacją 
był wszechwiedzący Longchenpa, który zapewnił zachowanie au-
tentycznej linii przekazu. Dzogczen Rinpocze jest żywym uciele-
śnieniem Khandro Njingthig, a jego nauki pozostają tak samo czyste 
i niepodatne na wpływy zewnętrzne, jak za czasów Guru Rinpocze.

Jako uczniowie Dzogczen Rinpocze, doświadczywszy ogrom-
nych korzyści i błogosławieństw płynących z nauk dzogczen w na-
szym własnym życiu, od dawna czekaliśmy na okazję, aby podzielić 
się nimi z szerszą publicznością, ale dopiero niedawno Rinpocze 
wyraził na to zgodę. Jesteśmy zaszczyceni i zachwyceni, że możemy 
opublikować tę książkę. Życzymy przyjemnej lektury.

Ekipa redakcyjna

*  W buddyzmie tybetańskim określenie nadawane odkrywcy term, czyli ukrytych 
nauk i skarbów duchowych w tradycji tybetańskiej (przyp. tłum.).



13

Przedmowa

Starożytna mądrość dzogczen przez wiele lat była przechowy-
wana w Himalajach, bez kontaktu ze społecznością świecką. 

Było to dla mnie nieco frustrujące. Pamiętam, jak dwadzieścia lat 
temu powiedziałem: „Musimy zerwać z tym nawykiem i połączyć 
się z  ludźmi, którzy naprawdę potrzebują tych nauk”. Zachodni 
uczniowie prowadzą bardzo intensywne i  stresujące życie, mają 
obowiązki rodzinne, pracę, dzieci oraz doświadczają różnego rodza-
ju stresu psychicznego i fizycznego. Dzogczen jest doskonałą nauką 
w takich czasach dla takich ludzi, a nie dla mnichów w klasztorach, 
którzy prowadzą bardzo łatwe życie. Posiedli już oni wystarczającą 
wiedzę, podczas gdy społeczność świecka przez długi czas nie mia-
ła do niej żadnego dostępu. Powiedziano mi: „Och, przecież oni 
tego nie potrzebują, nie zrozumieją tego”. Uznałem, że to dziwne 
i postanowiłem czternaście lat temu coś zmienić. Powiedziałem: 
„Będę uczył ludzi z Zachodu w taki sposób, aby zrozumieli, to bar-
dzo ważne. Powinni mieć dostęp do filozofii, medytacji i rytuałów. 
Wszyscy powinni mieć dostęp do tej wiedzy”.

To wspaniałe, że osoby świeckie, szczególnie w społeczeństwach 
zachodnich, mają dostęp do nauk buddyjskich, zwłaszcza do dzog
czen. Dzogczen jest bardzo proste w  porównaniu z  innymi na-
ukami. Nie trzeba spędzać trzydziestu lat w klasztorze, aby się go 
nauczyć. Nie sądzę też, żebyście mieli tyle czasu. Być może znaj-
dziecie w ciągu roku czas, aby udać się na pięciodniowe albo dwu-
tygodniowe odosobnienie, czy coś w tym rodzaju, ale resztę czasu 



Buddyjska medytacja dzogczen – dar uważności i ciszy14

wypełniają wam obowiązki zawodowe i rodzinne. Jak w tak krót-
kim czasie można znaleźć trwałe szczęście i oświecenie?

Można to osiągnąć tylko poprzez dzogczen. Przedstawiam wam 
tę prostą i  szybką metodę, ponieważ jest ona bardzo praktyczna 
i każdy może z powodzeniem zacząć ją stosować. Wystarczy po pro-
stu odkryć wielki potencjał, który naturalnie tkwi w każdym z nas. 
Jesteście już oświeceni. Nie musicie ponownie osiągać oświecenia 
ani go ulepszać. Nie jest to coś, co musicie stworzyć lub w co mu-
sicie wierzyć. Musicie tylko dowiedzieć się, kim już jesteście. To 
całkiem proste.

Jego Eminencja Siódmy Dzogczen Rinpocze,
Jigme Losel Wangpo



15

Podziękowania

Książkę tę dedykuję mojej rodzinie: mojej żonie Vicky, moim 
trzem synom, Tsewangowi Rinzinowi, Orgyenowi Rigzinowi 

i Jamyangowi, oraz moim dwóm córkom, Tarze i Saraswati. Chciał-
bym im podziękować za ich wsparcie i zachętę, które były dla mnie 
nieustannym źródłem inspiracji. Chciałbym również podzięko-
wać mojemu zespołowi redakcyjnemu: Gemmie, Dorothee, Dee, 
Markowi, Angelice i Agnes. Zawsze pragnąłem opublikować książ-
kę o starożytnych naukach mądrości dzogczen i podzielić się nimi 
z szerszym gronem czytelników. Napisałem ją również po to, aby 
przypomnieć sobie o cennej dharmie, tak aby nadal przynosiła mi 
korzyści. Nauki dzogczen obejmują wszystkie buddyjskie narzędzia 
a to, co zostało tu napisane, nie ma na celu krytykowania jakiejkol-
wiek innej tradycji.



17

Wstęp

Linia dzogczen jest linią Guru Padmasambhawy,  
który pochodził z Indii. Jest to również podstawowa  

linia nijngma, pierwotnej szkoły tłumaczeń,  
która przybyła z Indii do Tybetu.

Starożytna linia

Chciałbym przedstawić tematykę medytacji nie tylko z  per-
spektywy mojego szalonego umysłu, ale także z perspektywy 

starożytnej linii dzogczen. W języku tybetańskim dzog oznacza do-
skonałość, a czen oznacza wielkość, dzogczen oznacza wielką do-
skonałość. Jest to starożytna forma zdrowego rozsądku. Indie dały 
początek najwspanialszej duchowej mądrości ponad 2500 lat temu, 
a linia dzogczen jest częścią tej mądrości. Pochodzi z Indii, następ-
nie została przeniesiona do Tybetu i trwa po dziś dzień. Ta tradycja 
wywodzi się od Buddy Gautamy i z powodzeniem stosuje się ją 
w medytacji, filozofii i przeprowadzaniu rytuałów.

W okresie od IV do XII wieku na Uniwersytet Nalanda w pół-
nocnych Indiach przybywali ludzie z całego świata, aby studiować 
nauki Buddy. Było to bardzo ważne centrum nauki, największy uni-
wersytet tamtych czasów. W Nalandzie nauczano nie tylko filozo-
fii, ale także medycyny, nauk ścisłych, astrologii, geomancji i sztuk 
walki na wielu różnych poziomach. Z Uniwersytetu Nalanda bud-
dyzm rozprzestrzenił się na dalsze części Azji. Niestety w większo-
ści krajów przetrwały tylko fragmenty buddyjskiego kanonu nauk, 



Buddyjska medytacja dzogczen – dar uważności i ciszy18

jedynie Tybet zachował go w całości. Buddyzm ma długą historię, 
a my podążamy za tą wspaniałą linią przekazu z Indii.

Linia dzogczen jest linią Guru Padmasambhawy, który także po-
chodził z Indii. Jest to również podstawowa linia szkoły njingma, 
pierwotnej szkoły tłumaczeń, która przeniosła się z Indii do Tybetu. 
Ningma (njingma) oznacza stare, ale nie wskazuje na to, że coś jest 
zepsute, lecz że pochodzi ze starożytnej linii. Czasami stare może być 
dobre i niekoniecznie musi być złe. Jest to więc najstarsze tłumacze-
nie nauk buddyjskich, które przez Indie przedostało się do Tybetu. 
Dlatego nazywamy ją njingmą, tj. starą lub najstarszą linią przekazu.

Szkoła njingma ma sześć siedzib klasztornych w  Tybecie: są 
to klasztory Katok, Dordże Drak, Palyul, Mindrolling, Dzogczen 
i Sheczen. Dzogczen jest najwyższym poglądem w tej szkole. Jest 
to najdokładniejsza i najpotężniejsza linia nauk, a jednocześnie naj-
prostsza. Dzogczen nie mówi, że osiągniesz duchową realizację kie-
dyś w przyszłości – możesz jej doświadczyć natychmiast, możesz jej 
zasmakować już teraz, a nie za trzysta lub trzy miliony lat, w odle-
głym życiu. To dość proste i bezpośrednie.

Linia inkarnacji Dzogczen Rinpocze

Linia inkarnacji Dzogczen Rinpocze sięga prawie czterystu lat 
wstecz, do Pemy Rigdzina, który w  1685  roku założył klasztor 
Dzogczen w Kham, w najbardziej na wschód wysuniętej prowin-
cji Tybetu. Pema Rigdzin stał się znany jako Dzogczen Rinpocze, 
uosobienie nauk Wielkiej Doskonałości, dzięki swojej niezwykłej 
realizacji i duchowej mądrości. Jeden z jego nauczycieli powiedział: 
„Znałem dzogczen jako naukę, ale nigdy nie widziałem Dzogczen 
jako osoby, dopóki nie spotkałem ciebie”. Od tego czasu wszystkie 
inkarnacje Pemy Rigdzina znane są jako Dzogczen Rinpocze.



Wstęp 19

Pierwszy Dzogczen Rinpocze, Pema Rigdzin, żył w czasach pią-
tego Dalajlamy. Spotkali się w Lhasie, Dalajlama poprosił go, aby 
udał się do wschodniej części Tybetu i zbudował klasztor, by zapo-
czątkować tam linię przekazu dzogczen i nauki dzogczen. Była to 
prośba piątego Dalajlamy, a jednocześnie rodzaj przepowiedni. Na-
zywamy to „wielkim znakiem”. Pema Rigdzin i jego trzej ucznio-
wie, znani jako słońce, księżyc i gwiazdy – Nyima Drakpa, Namkha 
Osel i Rabjam Tenpe Gjalcen – wyruszyli w pielgrzymkę do Kham. 
Mistrz i jego trzej uczniowie podróżowali trochę jak australijscy tu-
ryści, którzy wędrują wyłącznie z plecakami. Ich plecaki były wy-
konane z trzciny i miały kształt dwóch liter U. Nieśli w nich koce 
i ubrania. Ostatecznie udało im się dotrzeć do doliny we wschod-
nim Tybecie. Kiedy byli już na miejscu, w którym obecnie znajduje 
się klasztor w Rudam, usiedli, aby odpocząć. Zdjęli plecaki i wypili 
herbatę. Zazwyczaj podróżowali jak pielgrzymi, taki był ich styl.

Wykonali tam rytuał ofiarny serkjem. Serkjem to srebrna miska 
wypełniona owocami i ciastkami oraz kubek wypełniony tak zwa-
nym „złotym napojem”, który ofiarowuje się lokalnym bóstwom 
i  opiekunom. Po zakończeniu rytuału ofiarowanego opiekunom, 
przyleciał kruk, który podniósł dziobem serkjem, po czym odleciał 
i upuścił go. W miejscu, w którym kruk upuścił serkjem, postano
wili zbudować klasztor, poprosili więc nomadów o przekazanie im tej 
ziemi. Plecak Pemy Rigdzina pozostawił ślad na skale, na której go 
położył. Ślad ten zachował się i można go wciąż zobaczyć. Pierwszy 
Dzogczen Rinpocze dokonał tego cudu, pozostawiając ślad plecaka.

Cała historia linii dzogczen wywodzi się z tych skromnych po-
czątków. Uważam, że to niesamowite. Ta linia wydała wiele gałęzi 
i wielu mistrzów, rozprzestrzeniając się we wszystkich kierunkach. 
Klasztor Dzogczen, z 360 gałęziami, stał się największym ośrod-
kiem nauki; był drugim co do wielkości uniwersytetem buddyjskim 
na świecie po Uniwersytecie Nalanda, z około 980 000 mnichów. 



Buddyjska medytacja dzogczen – dar uważności i ciszy20

Kształcili  się  na nim wszyscy wielcy mistrzowie w  tradycjach 
njingma, kagju i sakja. Jego uczniowie byli bardzo biegli w rytu-
ałach, medytacji i filozofii, a mury uczelni opuściło wielu wielkich 
mistrzów tych dziedzin. Dzogczen Patrul Rinpocze, który napisał 
The Words of My Perfect Teacher (Słowa mojego doskonałego na-
uczyciela), należał do klasztoru Dzogczen. Jego jaskinia medytacyj-
na znajduje się tuż za shedrą, szkołą dla mnichów. Wielu innych 
mistrzów linii przekazu przybyło, aby uczyć się od niego, a  jego 
nauki stworzyły odgałęzienie linii przekazu. Pierwotną linią prze-
kazu klasztoru Dzogczen jest nasza linia, linia dzogczen. Tak wie-
lu khenpo, tak wielu wielkich uczonych i mistrzów wywodzi się 
właśnie z shedry klasztoru Dzogczen zwanej Dzogczen Shri Singha 
Shedra. Zostało założonych również wiele innych shedr w trady-
cjach kagju i sakja. Wielu młodych khenpo z tradycji njingma w In-
diach jest uczniami khenpo z linii dzogczen.

Drugi Dzogczen Rinpocze, Gjurmie Tegczog Tenzin, urodził 
się w Mongolii i został zaproszony do klasztoru Dzogczen w Ty-
becie. Wraz z nim do doliny Dzogczen przybyło trzydzieści mon-
golskich rodzin. Jego mongolska rodzina nazywała się Tsangpo 
Tsang. W klasztorze Dzogczen przez pokolenia mieszkali mnisi 
wywodzący się z tych mongolskich rodzin, wśród nich czcigodny 
Genjen Rangdżung, który później służył piątemu i szóstemu Dzo-
gczen Rinpocze.

Trzeci Dzogczen Rinpocze, Ngedon Tenzin Zangpo, napisał 
komentarz do Khandro Nyingthig Longczenpy. Można go porów-
nać do Słów mojego doskonałego nauczyciela Patrula Rinpocze, które 
jest komentarzem do Longczen Nyingthig Jigme Lingpy. Komentarz 
Ngedona Tenzina Zangpo jest bardzo bezpośrednim wprowadze-
niem, potężną szybką ścieżką do zrozumienia poglądów i praktyki 
Khandro Nyingthig. Trzydziestu siedmiu uczniów Ngedona Ten-
zina Zangpo osiągnęło tęczowe ciało za życia, postępując zgodnie 



Wstęp 21

z tymi naukami. Komentarz ten został prawie utracony podczas ko-
munistycznej inwazji na Tybet, kiedy to spalono większość tekstów 
buddyjskich. Ocalała tylko jedna kopia, która trafiła do Sikkimu. 
Dzięki tej kopii udało nam się w Indiach odtworzyć książkę.

Czwarty Dzogczen Rinpocze, Mingjur Namkhaj Dordże, żył 
w  czasie zakładania Shri Singha Shedra w klasztorze Dzogczen. 
Krajobraz shedry przypominał symbol złotej ryby, a kiedy została 
założona, podobno Shri Singha przyleciał z Chin, aby ją pobło-
gosławić. Pierwszym khenpo, który ukończył Shri Singha Shedra, 
był Singtuk Pema Tashi, a założycielem shedry był Gjalce Szienpen 
Taje, emanacja Shantidevy i uczeń czwartego Dzogczen Rinpocze. 
Shri Singh Shedra została pobłogosławiona przez Miphama Rinpo-
cze i Patrula Rinpocze. Nawet Jigme Lingpa udzielił błogosławień-
stwa z daleka, a kiedy to zrobił, spadł na nią deszcz kwiatów.

Następnie doszło do kilku nieszczęśliwych wydarzeń. Klasztor 
został całkowicie spalony w wyniku wypadku. A w trakcie wizyty 
Czwartego Dzogczen Rinpocze w innym klasztorze, który odwie-
dzał, aby poznać nowe nauki i przekazy, doszło do trzęsienia ziemi. 
Nałożył on wtedy swoją szatę na głowę i powiedział: „Och, och, 
och, muszę chronić, muszę chronić, muszę chronić”. Poruszył gło-
wą i ciałem, a klasztor przestał się trząść. Z tej odległości widział, 
co się dzieje. Wszyscy mówili, że spotkanie czwartego Dzogczen 
Rinpocze było fascynujące, ponieważ był on niczym żywy budda. 
Nawet mistrzowie linii dzogczen podchodzili i dotykali jego stóp, 
był tak potężnym, niesamowitym mistrzem.

Piąty Dzogczen Rinpocze, Thupten Chokji Dordże, odbudował 
klasztor Dzogczen po pożarach. Na początku poprosił wszystkie 
lokalne bóstwa lasu: „Proszę, dajcie nam kłody i drzewa, których 
potrzebujemy do odbudowy klasztoru”. Lokalne bóstwa ofiarowały 
drzewa. Złożył taką prośbę, ponieważ nie można ścinać drzew bez 
ich zgody. Klasztor Dzogczen naprawdę rozkwitł w tym okresie, 



Buddyjska medytacja dzogczen – dar uważności i ciszy22

a Shri Singha Shedra stała się bardzo znana. Działania czwartego 
Dzogczen Rinpocze były wyjątkowe, ale nie stworzył on zbyt wielu 
struktur w klasztorze. To właśnie piąty Dzogczen Rinpocze upo-
rządkował wszystko w shedrze.

W tym czasie odwiedzili ją Do Khjentse Jesze Dordże i wielu 
innych mistrzów. Później ośrodek odosobnienia w klasztorze Dzo-
gczen został również pobłogosławiony przez Jigme Lingpę. Całe 
miejsce – shedra i ośrodek odosobnienia – było błogosławione, ale 
ośrodek odosobnienia nie odniósł takiego sukcesu jak Shri Singha. 
Pobłogosławiona przez mistrzów lokalizacja ośrodka odosobnienia 
została zmieniona z powodu polityki klasztoru, co nie przyniosło 
pomyślnych rezultatów. Tak czasami bywa. Jednak błogosławień-
stwo Jigme Lingpy było nadal niezwykle potężne.

Piąty Dzogczen Rinpocze słynie również z tego, że rozpoznał 
wielu wielkich mistrzów ubiegłego wieku. Jego Świątobliwość 
Dodrupczen Rinpocze, Penor Rinpocze, a nawet Szesnasty Kar-
mapa zostali przez niego rozpoznani, co czyni go głównym auto-
rytetem w zakresie nieomylnego rozpoznawania inkarnacji. Każdy, 
kto został przez niego rozpoznany, był niezwykłym mistrzem.

Szósty Dzogczen Rinpocze, Jigdrel Jangczub Dordże, zmarł 
w wieku dwudziestu pięciu lat, podczas zamieszek w czasie chiń-
skiej inwazji. Gdyby przeżył, byłby w tym samym wieku co obec-
ny Dalajlama. Ten Dzogczen Rinpocze był bardzo blisko związany 
z  czternastym Dalajlamą. Relacje między klasztorem Dzogczen 
a rządem tybetańskim były bardzo dobre. Dzogczen Rinpocze zo-
stał zaproszony do Lhasy przez rząd tybetański i  otrzymał tytuł 
hutuktu, czyli rangę o wielkim znaczeniu duchowym, ustępującą 
jedynie królowi.

Podczas chińskiej inwazji na Tybet klasztor Dzogczen został po-
nownie spalony. Przybyły tysiące chińskich żołnierzy, a mnisi i setki 
tulku i khenpo zostali zamknięci w klasztorze. Za każdym razem, 



Wstęp 23

gdy ktoś próbował uciec, żołnierze do niego strzelali. Zginął tam 
jeden z wysokich rangą chińskich oficerów, armia zabrała jego pro-
chy do Chin. Gdy chińscy żołnierze zdali sobie sprawę, że nigdy 
nie pokonają Tybetańczyków w tym miejscu, oblali domy i klasztor 
benzyną i podpalili. Klasztor został całkowicie zrównany z ziemią. 
Niektórzy próbowali odnaleźć Dzogczen Rinpocze i  innych mi-
strzów i pomóc im w ucieczce. Dzogczen Rinpocze próbował uciec 
w przebraniu chińskiego żołnierza, ale został dźgnięty nożem przez 
mnicha, który go nie rozpoznał.

Jednemu staremu mnichowi z klasztoru Dzogczen udało się uciec 
z Tybetu do Sikkimu. Opowiedział nam całą tę historię, inaczej nie 
wiedzielibyśmy, co się tam wydarzyło. Po przejęciu władzy przez 
Chińczyków przez ponad dwadzieścia pięć lat nie mieliśmy dostę-
pu do żadnych informacji – przekroczenie granicy nie było możli-
we, więc nie mieliśmy pojęcia, co się tam dzieje. Kiedy w 1983 roku 
granica została otwarta, informacje zaczęły ponownie płynąć. 
W 1984  roku otrzymałem zaproszenie do Tybetu, zaplanowałem 
więc wizytę w moim klasztorze i wielu jego filiach. Kiedy pojecha-
łem do Tybetu w 1985 roku, oficjalna wersja była taka, że wojsko nie 
zniszczyło klasztoru, tylko spłonął on w pożarze. Ale zginęło tam rów-
nież wielu chińskich żołnierzy. Nie wspominając już o tym, że szósty 
Dzogczen Rinpocze został zabity nożem, a wiele osób zastrzelono, 
gdy stawiały opór. Słyszałem, że wszyscy jeździli konno, wykonując 
phowa*, i umierali na swoich koniach. Liczba osób, które zginęły 
w pobliżu klasztoru była szokująca; były to tysiące żołnierzy i tysiące 
mnichów. Podczas wizyty w tym miejscu nie mogłem spać. Spodzie-
wałem się, że okolica będzie pełna duchów i zjaw, nie mogłem spać, 
chociaż panowała tam wielka cisza, a  ziemia była błogosławiona.

*  Phowa (również phoła) praktykowana jest między innymi w momencie śmierci. 
Wierzy się, że myśli w ostatnich chwilach życia wpływają na nasze odrodzenie 
(przyp. tłum.).



Buddyjska medytacja dzogczen – dar uważności i ciszy24

Siódmy Dzogczen Rinpocze

Siódmym Dzogczen Rinpocze jestem ja. Nazywam się Jigme Lo-
sel Wangpo. Mam dwa imiona: kiedy miałem dziewięć lat, Jego 
Świątobliwość Dodrupczen Rinpocze nadał mi imię Jigme Losel 
Wangpo, a po ukończeniu dwunastu lat zostałem zaproszony do 
Dharamsali przez Jego Świątobliwość Dalajlamę, który nadał mi 
imię Tenzin Jigdral Lhunpo. Kiedy byłem młody, miałem jeszcze 
inne imię, ale nie pamiętam już jakie.

Chciałbym podzielić się swoją historią i doświadczeniem, abyście 
wiedzieli, kim jestem i dlaczego napisałem tę książkę. Urodziłem się 
jako spadkobierca linii dzogczen, chociaż nie wybrałem sobie tego 
jako dziecko. Po prostu postawiono mnie w tej pozycji. Musiałem 
studiować u bardzo poważnych mistrzów i starać się wziąć odpowie-
dzialność za linię przekazu, aby chronić jej autentyczność i zapobiec 
jej nadużywaniu. Moim obowiązkiem jest utrzymanie linii przeka-
zu; taka jest moja rola. Staram się jak mogę, ale w XXI wieku jest to 
bardzo trudne. To naprawdę duże wyzwanie.

Linia to coś, co przekazuje się od mistrza do ucznia. Dopiero 
gdy uczeń osiągnie mistrzostwo, może te nauki przekazać komuś 
innemu. Nazywamy to „przekazem”. W starożytnym Indiach, na 
Uniwersytecie Nalanda, przekazy były chronione i utrzymywane 
w ścisłej tajemnicy. Nie miał do nich dostępu nikt, kto nie posiadał 
niezbędnej wiedzy do ich zrozumienia. W ten sposób chroniono 
i utrzymywano linię przekazu. Straciliśmy wszystko, ale nie stracili-
śmy linii przekazu. Straciliśmy budynki, straciliśmy majątek, straci-
liśmy ludzi, ale linia przekazu została zachowana, transmisje zostały 
zachowane, kultura nie została utracona.

Jego Świątobliwość Dodrupczen Rinpocze w  Sikkimie uznał 
mnie za siódmego Dzogczen Rinpocze. Jest on inkarnacją zarów-
no Jigme Lingpy, jak i Do Khjentse i  jest bardzo ważny dla linii 



Wstęp 25

przekazu njingma jako posiadacz Longczen Nyingthig. Siódmego 
Dodrupczen Rinpocze uznaje się za żyjącego Guru Rinpocze. Jego 
klasztor jest filią klasztoru Dzogczen w Kham. Klasztor Dzogczen 
jest macierzystym klasztorem, podtrzymującym medytację, filozofię 
i rytuały w regionach Kham i Amdo w Tybecie.

Urodziłem się w Sikkimie, w północnych Indiach. Kiedy star-
si khenpo przybyli do Indii, założyliśmy na południu Indii nowy 
klasztor Dzogczen, z nową historią. Prowadzili nas Jego Świątobli-
wość Dudiom Rinpocze, Dilgo Khjentse Rinpocze i Jego Świąto-
bliwość Dalajlama. Wszyscy mówili: „Tak, musicie to zbudować” 
i  wskazali nam kierunek, w  którym powinniśmy podążać. Pod 
moim kierownictwem i z pomocą mojego zmarłego ojca ponownie 
założyliśmy klasztor Dzogczen.

Dzogczen, znany w sanskrycie jako atijoga, stanowi duchowe 
tło tej książki. Tradycja njingma ma dziewięć różnych „pojazdów”, 
a atijoga jest ostatnim z nich. Jest to najwyższa mądrość buddyzmu 
tybetańskiego. W ostatnich latach niektórzy próbowali zbyt inte-
lektualizować nauki dzogczen co sprawiło, że przez ostatnie kilka 
dekad trudno było utrzymać linię przekazu, ale jak dotąd nam się 
to udawało. W buddyzmie jest wiele rzeczy do zrobienia – niekoń-
czące się teksty filozoficzne do studiowania i rytuały do praktyko-
wania – i nie ma w tym nic złego, w dzogczen zaś nasza praktyka 
jest tak prosta, że prawie nic nie robimy.

Chociaż staramy się utrzymać linię przekazu, dzogczen nie ma 
nic wspólnego z przynależnością do tradycji monastycznej. Jest to 
po prostu bardzo prosta praktyka dla każdego. Można ją wyko-
nywać i praktykować w codziennym życiu, na przykład w domu, 
w pracy, w urzędzie i tak dalej. Pomaga poprawić zdrowie, utrzy-
mać relacje, zrównoważyć emocje i zmniejszyć stres. Z czasem zo-
baczysz, jak wartość twojego życia będzie rosła, a cel twojego życia 
stanie się jaśniejszy i wszystko nabierze większego sensu.



Buddyjska medytacja dzogczen – dar uważności i ciszy26

Studiowałem i praktykowałem dzogczen od dzieciństwa. Wy-
szkolono mnie, abym był swego rodzaju wzorem dla linii, chronił 
ją, prowadził i kierował. Nie miałem wyboru – namaszczono mnie 
na spadkobiercę, chociaż nigdy nie promowałem się jako wielki 
lama lub mistrz. Kiedy miałem około siedmiu lub ośmiu lat, za-
brano mnie z rodziny i oficjalnie uznano za siódmego Dzogczen 
Rinpocze. Nadanie tytułu odbyło się w pałacu rodziny królewskiej 
w Sikkim. Nie miałem pojęcia, co się dzieje; posadzili mnie na tro-
nie i nałożyli mi na głowę ogromny tradycyjny kapelusz. Kapelusz 
był tak duży, że prawie całkowicie zakrywał mi twarz. W końcu 
musieli go zmniejszyć, aby pasował na moją głowę. Kapelusz ten 
podarował mi zwierzchnik szkoły njingma, Jego Świątobliwość Du-
diom Rinpocze. Nadal go mam. Obecnie pasuje całkiem dobrze.



29

Rozdział 1

Każdy ma ogromny potencjał

Wszyscy posiadamy naturę buddy, mądrość,  
która jest nam dana od urodzenia, towarzyszy nam  

przez cały czas i podróżuje z nami od samego początku 
 – po prostu nigdy jej nie dostrzegaliśmy.

Wielki projekt – życie 

Musimy zrozumieć, dlaczego każdy z nas się urodził. Nie poja-
wiliśmy się gdzieś bez powodu; nasze narodziny jako istoty 

ludzkiej mają istotny cel. Co ciekawe, w większości przypadków nie 
zdajemy sobie z tego sprawy. Po prostu myślimy: „No cóż, po prostu 
jestem i tyle”. Ale to nie tak. Jak sprawić, by życie stało się bardziej 
zabawne, bardziej znaczące i bardziej celowe? Odkryj swój wielki po-
tencjał. Nie urodziliśmy się jako ludzie tylko po to, aby wegetować, 
a potem spędzić życie na robieniu tych samych nieambitnych rzeczy, 
aż zbliżymy się do śmierci. Byłaby to wielka strata.

Jeśli usiądziesz i naprawdę przyjrzysz się sobie, zauważysz, że 
każdy z nas nosi w sobie ogromny potencjał, ale przez to, że bu-
dujemy wokół siebie ograniczenia ta wielka szansa – ta odpowie-
dzialność za osiągnięcie wielkich rzeczy i możliwość ich zdobycia 
– pozostaje niezauważona. Każdy z nas ma przed sobą wielki pro-
jekt, największy projekt swojego życia: projekt oświecenia. Warto 
dokonać wyboru dotyczącego tego, jakiego życia pragniemy teraz 
i w przyszłości. To życie nie zależy od polityki, mody ani mediów 
społecznościowych. Zależy od ciebie. Wybór należy do ciebie. Two-
ja wolność należy do ciebie; twoja przyszłość należy do ciebie.



Buddyjska medytacja dzogczen – dar uważności i ciszy30

Natura buddy

Ważne jest, aby zrozumieć, że wszyscy jesteśmy równi, ponieważ 
wszyscy mamy umysł. Owszem są pewne różnice – niektórzy są tro-
chę bardziej szczęśliwi, niektórzy trochę bardziej zrzędliwi, a  inni 
są po prostu przeciętni. Najpierw warto to rozpoznać. Co rozpo-
znajemy? Wielki potencjał, który naturalnie tkwi w każdym z nas. 
Potencjał ten nazywamy „naturą buddy”, ale natura buddy nie ma 
nic wspólnego z byciem buddystą. Zakładamy, że budda należy do 
buddyzmu, ale budda jest całkowicie niezależny od tradycji religij-
nej buddyzmu. Podobnie dzogczen nie ma nic wspólnego z religij-
nością. Poglądy religijne zazwyczaj zachęcają nas do myślenia, że coś 
jest z nami nie tak, że potrzebujemy pomocy z zewnątrz, aby stać się 
lepszymi ludźmi. Dzogczen mówi nam, że wszystkie czujące istoty 
mają naturę buddy – nie ma znaczenia, ile masz lat, ani jaki jest kolor 
twojej skóry, klasa społeczna, rasa czy płeć; wszyscy jesteśmy równi, 
ponieważ wszyscy mamy ten wielki potencjał, tę niesamowitą praw-
dziwą naturę. Masz w sobie niezwykle cenną i czystą świadomość. 
Jest ona niesamowita, jest doskonała. I towarzyszy ci cały czas.

Niektóre tradycje buddyjskie mogą sugerować, że nie jesteś wy-
starczająco dobry taki, jaki jesteś, że musisz stać się kimś innym – że 
musisz stać się buddą. Dzogczen nie mówi, że musisz stać się bud-
dą. Już nim jesteś. Jesteś doskonały od samego początku; nie stajesz 
się doskonały później, nie zmieniasz się w kogoś lepszego. W języku 
tybetańskim nazywa się to Kuntuzangpo, pierwotnym buddą, który 
jest uosobieniem naszej fundamentalnej dobroci. W dzogczen ni-
gdy nie mówimy, że w niektóre dni jesteś dobry, a w inne nie. Jesteś 
czysty od samego początku, po prostu jeszcze tego nie dostrzegasz. 
Jeśli uda ci się rozpoznać, kim jesteś, to wystarczy. Jakie to pro-
ste! Problem polega na tym, że nie znasz do końca swojej natury; 
trudno ci to zaakceptować z powodu nawyku umysłu, który mówi: 



Każdy ma ogromny potencjał 31

„Nie, nie jestem wystarczająco dobry, nie jestem buddą; jestem nie-
doskonałą istotą ludzką”. Zawsze wracasz do tego nawykowego my-
ślenia. Dlatego nie akceptujesz swojej natury buddy.

Sposobem na rozpoznanie swojej natury buddy jest medytacja. 
Gdziekolwiek jest umysł, tam jest natura buddy. Niezależnie od tego, 
czy w to wierzysz, czy nie, ona zawsze tam jest, bez wątpienia. Oczy-
wiście natura buddy nie zależy od tego, czy ją rozpoznajesz, czy nie – 
ona zawsze jest naturą buddy. To, czy rozpoznajesz swoją prawdziwą 
naturę, zależy tylko od twojej mądrości lub jej braku. Możesz nie roz-
poznać swojej natury buddy, ponieważ rozprasza cię to samsaryczne* 
życie z jego ciągłymi wzlotami i upadkami i nie widzisz rzeczy tak, 
jak powinieneś je widzieć.

Rozpoznawanie swojej prawdziwej natury

W buddyzmie istnieje wiele etykiet. Mówimy o oświeceniu, natu-
rze buddy, buddzie – ale czym jest budda? To bardzo proste: budda 
to ktoś, kto osiągnął wieczne szczęście, spokój, który trwa na za-
wsze. To szczęście nie jest czymś, w co musimy wierzyć lub czymś, 
czym musimy się stać; każdy już je posiada. Etykiety nie oznaczają, 
że musimy stać się kimś innym; nie musimy tworzyć kolejnych ety-
kiet. Mamy już wystarczająco dużo. Masz niedualną czystą świado-
mość, rigpa w języku tybetańskim. Wszyscy ją mamy. Nazywamy ją 
prawdziwą naturą umysłu. To jest budda i jest doskonały.

Oznacza to, że jesteś już oświecony. Czy musisz ponownie osiąg
nąć oświecenie? Nie! Jesteś już oświecony i nie musisz tego popra-
wiać. Tak było od początku. W każdym razie nie ma czasu, więc 
nigdy nie staniesz się gorszy, nigdy nie staniesz się lepszy, twoja 
oświecona natura nigdy się nie zmieni. Jest trwale czysta i doskonała. 
*  Angielski przymiotnik to samsaric, który odnosi się do samsary (przyp. tłum.).



Buddyjska medytacja dzogczen – dar uważności i ciszy32

Dzogczen mówi, że nie musisz się nikim stawać. To błąd; wystarczy 
tylko, że rozpoznasz, kim już jesteś. To jest ostateczne doświadczenie.

Możemy kontynuować intelektualne poszukiwania i szukać poza 
sobą jakiegoś ostatecznego doświadczenia, ale nigdy nie będziemy 
zadowoleni. Umysł nie osiągnie satysfakcji poprzez badania lub zna-
lezienie czegoś. Możemy szukać przez lata i nigdy nie otrzymamy 
odpowiedzi, ponieważ prawdziwych odpowiedzi nie można znaleźć 
umysłem. Odpowiedź można uzyskać tylko wtedy, gdy umysł odpo-
czywa. Dlatego poszukiwanie odpowiedzi to przedsięwzięcie z góry 
skazane na porażkę. Warto po prostu dać odpocząć umysłowi.

Buddyzm nie ma charakteru religijnego. Nie chodzi w nim 
o tworzenie nowych idei ani o dawanie czegoś, co można czcić lub 
za czym można podążać. Jego celem jest wyjaśnienie, jak rzeczy się 
mają. Nie musimy się zmieniać, musimy tylko to dostrzec. Wcale 
nie trzeba ciężko pracować, aby coś zmienić. Starajmy się dostrzec 
naszą prawdziwą naturę, którą jest spokój, który już w nas jest. 
Wystarczy tylko to odkryć. Nie musimy tego szukać gdzieś indziej. 
Nie musimy gonić za czymś lub kimś, aby to osiągnąć; nie musi-
my tego realizować, ponieważ to już jest w nas.

Natura buddy to wielki potencjał drzemiący w każdej czują-
cej istocie. Wszyscy mamy naturę buddy, mądrość, która rodzi się 
wraz z nami, towarzyszy nam przez cały czas i podróżuje z nami 
od początku – tylko po prostu nigdy jej nie odkryliśmy. Nie jest 
to coś, w co trzeba wierzyć, ani nie trzeba tworzyć czegoś, w co 
można wierzyć. Nie. Wystarczy tylko to rozpoznać, takim, jakim 
jest. To właśnie nazywamy dzogczen. Nie próbujemy czcić czegoś. 
Mówimy o umyśle. Bez względu na kolor skóry, kulturę czy naro-
dowość, bez względu na to, w co wierzysz lub nie wierzysz, masz 
umysł – i tak długo, jak długo umysł jest z tobą, warto wiedzieć, 
jak uwolnić go od stresu i cierpienia. Odkryj jak się uwolnić, aby 
spokój zapanował na zawsze.



33

Rozdział 2

Umysł

Jesteśmy w stu procentach pod wpływem naszego 
intelektualnego umysłu. On zawsze mówi:  

„Och, nie jesteś wystarczająco dobry, masz problem”.

Dwie cechy umysłu

Z punktu widzenia dzogczen umysł ma dwie właściwości: jedna 
jest bardzo spokojna i pogodna, a druga jest trochę chaotycz-

na. Ta druga właściwość umysłu jest nieco podstępna; nie ma w niej 
stabilności i jest ona dość szalona. W jednej chwili możemy być na-
prawdę zainspirowani i zmotywowani do robienia dobrych rzeczy, 
a potem nagle umysł może się przełączyć i poprowadzić nas w cał-
kowicie niepożądanym kierunku. Nie chodzi o to, że umysł chce 
to zrobić, po prostu natura umysłu jest pod tym względem trud-
na. Zawsze istnieje możliwość, że będzie on rozproszony, będzie się 
zmieniał, będzie miał wzloty i upadki, i będzie nas destabilizował. 
Takie jest zadanie umysłu, tak działa. Nie powinno nas to dziwić, 
ponieważ obowiązkiem umysłu jest zachowywać się w ten sposób. 
Nie zdajemy sobie jednak z tego sprawy i pytamy: „Dlaczego to mi 
się przydarza?”. Ale to nie ty, to twój umysł.

Nie oceniajmy źle umysłu, to ważne, aby zrozumieć, że jed-
na część umysłu jest bardzo wrażliwa i  emocjonalna. Jest pełna 
strachu, wątpliwości i niepokoju, rzeczy, które sami stworzyliśmy, 
i  z nimi żyjemy. Nie ma w  tym nic złego; buddyzm nazywa to 
samsarą. Należy przyjrzeć się swojemu umysłowi. Jaki jest twój 
umysł w tej chwili? W jakim stanie umysłu się znajdujesz? Czy jest 



Buddyjska medytacja dzogczen – dar uważności i ciszy34

spokojny i pogodny, czy też bardzo nerwowy? Czy jest rozproszony, 
szczęśliwy, smutny, czy po prostu taki sobie? Czy ma to wpływ na 
twoje życie, czy nie?

Istnieją dwa sposoby rozpoznawania umysłu. Po pierwsze, jeśli 
uznajemy nasz sposób życia za trudny, chaotyczny i niewygodny, 
ale sobie z tym radzimy, umysł nie będzie nam przeszkadzał. W tej 
chwili jednak nie potrafimy sobie z tym poradzić. Drugim sposo-
bem rozpoznania umysłu jest kultywowanie połączenia mądrości 
i koncentracji, aby sobie z tym poradzić. Każdy posiada mądrość 
– nie musimy jej tworzyć ani rozwijać – ale ta mądrość nie może 
nas prowadzić, ponieważ brakuje nam koncentracji. Nie pozosta-
wiamy przestrzeni dla mądrości. Zajmujemy umysł rozpraszający-
mi działaniami i nie mamy miejsca, aby uporządkować wszystkie 
te szalone myśli.

Małpi umysł

Ważne jest, aby zrozumieć, że wszyscy mamy rozproszony umysł 
i że umysł nie jest łatwy. Jeden umysł nie jest łatwy, dwa umysły 
razem są jeszcze trudniejsze, a trzy to gotowy przepis na ból głowy. 
Często obwiniamy świat, obwiniamy system, obwiniamy innych 
ludzi, ale nasze problemy nie mają nic wspólnego z innymi ludźmi 
ani światem; wszystko ma związek z naszym umysłem. Próbujemy 
różnych rzeczy, aby znaleźć szczęście. Szukamy radości i spokoju 
w modzie, mediach społecznościowych, telewizji i tak dalej, ale nic, 
co odkrywamy, nie daje nam szczęścia. To prawdziwa porażka.

Buddyzm zakłada, że umysł jest jak małpa w domu z pięcioma 
oknami. Małpa skacze po domu i wygląda przez te okna. Z ze-
wnątrz wydaje się, jakby w środku było pięć małp. Gdyby ktoś 
to obserwował, powiedziałby: „O, w tym domu jest pięć małp, 



Umysł 35

bo widziałem jedną w tym oknie, a drugą w tamtym” i tak dalej. 
Już zaczynają się plotki: „W domu jest pięć małp, wiesz o tym?”. 
Sąsiedzi rozpowszechniają tę plotkę, ale w rzeczywistości jest tylko 
jedna małpa, która po prostu wygląda przez różne okna. Dlatego 
mówimy, że małpa jest bezczelna, nie pozostaje w jednym miejscu, 
tylko ciągle biega w kółko. W ten sam sposób umysł przeskakuje 
między naszymi pięcioma zmysłami: przechodzi od uszu do oczu, 
od oczu do języka, od języka do nozdrzy, od nozdrzy do wrażeń 
dotykowych. Nigdy nie jest spokojny i stabilny.

Wszyscy mamy taki umysł i kiedy nie odpoczywa, jesteśmy do-
kładnie tacy jak ta małpa. Pięć zmysłów to nasze różne dostępy lub 
ekrany do umysłu. Komputery mają system operacyjny Windows, 
a my mamy okna oczu, uszu, nozdrzy, kubków smakowych i zmy-
słu dotyku. Umysł obsługuje funkcje świata względnego, patrząc 
na obiekty przez każde okno – widząc, słysząc, wąchając, smakując 
i dotykając – ale wciąż jest to tylko jeden umysł.

Dużo mówimy o umyśle, zwłaszcza o naszym umyśle intelektu-
alnym, który jest zawsze rozproszony. Pozostajemy w stu procentach 
pod wpływem naszego umysłu intelektualnego. On zawsze mówi: 
„Och, nie jesteś wystarczająco dobry. Masz problem”. Umysł in-
telektualny zawsze nas zniechęca, zamiast dodawać nam otuchy. 
Czasami może cię lekko zachęcić, ale tylko po to, by po chwili od-
ciągnąć cię w przeciwnym kierunku. Nie ma nic złego w intelek-
tualnym umyśle, ale może on doprowadzić cię do szaleństwa, jeśli 
tylko na nim polegasz. Warto nauczyć się rozumieć tę inteligencję. 
Chce ona wpływać na twoje decyzje poprzez zmysły. Wszystko jest 
przekazywane tej inteligencji, która następnie mówi: „Tak, to mi się 
podoba” lub „Nie, to mi się nie podoba”. Sporządza raport i wpły-
wa na umysł. „To ci się spodoba, ale nie powinno ci się podobać”.

Ten tak zwany inteligentny umysł opiera się na ignorancji. 
Tak właśnie jest; kieruje nami nasza ignorancja, a  nie mądrość. 



Buddyjska medytacja dzogczen – dar uważności i ciszy36

Czasami mamy problem z rozróżnieniem tych dwóch rzeczy. My-
ślimy: „Och, to nie jest ignorancja; to coś innego, bo jestem bardzo 
mądry”. To nie jest mądrość; to coś, co nazywamy „inteligencją” 
i co tworzy wszystkie kształty, kolory, zapachy, smaki i uczucia na-
szych namacalnych doświadczeń. Tworzy wszystko i ponieważ jest 
źródłem wszystkiego, powie nam: „Tak właśnie jest”. Wszystkie na-
sze doświadczenia rozwijamy poprzez ten przejaw intelektualnego 
umysłu. To prawie jak aplikacja stworzona przez umysł. Pobieramy 
tę aplikację do naszego systemu, a następnie doświadczamy jej funk-
cji. Spróbuj to zrozumieć.

Podążaj za swoją mądrością

Poznaj różnicę między umysłem a mądrością i między umysłem 
a  sercem. Serce jest bliższe mądrości. W terminologii duchowej 
nazywa się to „mądrością”, ale w języku potocznym używamy ter-
minu serce, ponieważ wszyscy wiedzą, co oznacza serce. Mądrość 
naturalnie poprowadzi cię, gdy umysł odpoczywa, ale jeśli umysł 
nie odpoczywa, mądrość nie może cię poprowadzić, ponieważ nie 
dajesz jej potrzebnej do tego przestrzeni i czasu.

Staramy się podążać za sercem, stworzyć przestrzeń dla ser-
ca, aby mogło nas prowadzić, aby to mądrość mogła nas prowa-
dzić. Prawdziwe podążanie za sercem oznacza uwolnienie umysłu. 
W przeciwnym razie nie możesz podążać za sercem, to niemożliwe. 
To całkiem proste. Dzogczen jest tak prosty. Niektórzy uważają, że 
jest zbyt prosty i że nie może działać. Wszyscy jesteśmy wykształce-
ni, a nasz świat kładzie nacisk na osiągnięcia akademickie i inne do-
konania koncepcyjne, więc tworzymy coraz więcej myśli i nigdy nie 
uspokajamy umysłu. Wciąż kreujemy skomplikowane rzeczy i szu-
kamy skomplikowanych rzeczy, ale nigdy nie uspokajamy umysłu. 



Umysł 37

Twoim najlepszym przyjacielem jest serce. Jeśli potrafisz podążać 
za sercem, zaprowadzi cię ono we właściwe miejsce. Umysł zawsze 
będzie próbował przejąć kontrolę, jeśli tylko będzie mieć ku temu 
sposobność. Umysł ma wiele zalet, ale ma też wiele podstępnych 
stron. Dlatego warto znaleźć równowagę.

Nad naszym światem znajduje się tylko jeden księżyc, ale może-
my zobaczyć księżyce odbijające się we wszystkich jeziorach. Na ca-
łym świecie są tysiące jezior i w każdym z nich można zobaczyć 
księżyc. Rozłączamy się od siebie, mówiąc: „Ja pochodzę z tego je-
ziora, ty pochodzisz z tamtego jeziora, jesteśmy różni”. Staramy się 
oddzielać od siebie, zamiast łączyć się w jedność, a to właśnie to 
oddzielenie rodzi strach. Podstępny umysł sprawia, że się boimy, 
próbuje więc nas zatrzymać myślami typu: „Nie idź tam, to jest 
nieznane, nie będziesz tam bezpieczny”. Jeśli się boisz, twój pod-
stępny umysł jest szczęśliwy; jeśli jesteś szczęśliwy, podstępny umysł 
jest niespokojny, ponieważ robisz coś dobrego. Tak właśnie działa 
umysł. Zmień to, czemu ufasz. Przestań ufać podstępnemu umysło-
wi i zacznij ufać swojemu sercu. Serce jest w twojej klatce piersiowej, 
a nie w głowie. Jeśli podążasz za swoim umysłem, zapomnij o tym 
– on po prostu będzie się błąkał. Jeśli podążysz za swoim sercem, 
wszystko będzie się świetnie układać.

Jeśli pozbędziemy się małpy z budynku i  zastąpimy ją jedną 
dużą świecą, ile świateł będzie widać przez okna? Nie będzie już pię-
ciu małp, tylko pięć świateł. Możesz mieć małpę lub światło, masz 
te dwie możliwości. Z zewnątrz może się wydawać, że w każdym 
z pięciu okien jest inna świeca, ale nie, w środku jest tylko jedna 
świeca. Ta świeca reprezentuje twoją wewnętrzną mądrość. Możesz 
jej doświadczyć przez pięć okien, a wtedy jasno zobaczysz siebie 
i otaczający cię świat. Jest to przykład tego, jak możemy utrzymać 
umysł w medytacji, aby nie zbaczał w lewo ani w prawo, w przy-
szłość ani w przeszłość, ale pozostawał skupiony na teraźniejszości.



105

Rozdział 12

Pozwól przyjść, pozwól odejść 

Kiedy coś jest dla ciebie trudne lub nie wychodzi, po prostu 
zaakceptuj to, a stanie się to łatwiejsze. Pozwól przyjść, pozwól 

odejść. Nie podążaj za swoimi myślami, historiami, narracjami.

Skieruj swój umysł do wewnątrz

Używamy umysłu, aby analizować umysł, ale czy możemy go zna-
leźć? Nie ma mowy. Nauki buddyjskie mówią, że nawet bud-

dowie nie potrafili znaleźć umysłu, więc jak my mamy to zrobić? Jest 
to niemożliwe, ale mimo to próbujemy go zlokalizować, ponieważ 
zawsze chcemy wiedzieć więcej. Nasz intelektualny umysł lubi wie-
dzieć wszystko. Chociaż praktykowanie medytacji analitycznej jest 
ważne, warto wyjść poza intelekt i dać odpocząć analizującemu umy-
słowi. Kiedy umysł analityczny jest całkowicie spokojny, nie ma nic 
do analizowania i nie ma nikogo, kto mógłby to analizować. Omó-
wiliśmy względną śamathę i wartość wykorzystania naszej koncen-
tracji do pozostania w chwili obecnej. To ważne, ale jest to tylko 
pierwszy etap praktyki dzogczen. Kolejnym etapem śamathy dzog
czen jest rozpoznawanie każdej myśli w momencie jej pojawienia się. 

Mądrość zyskujemy, pozwalając umysłowi pozostać spokojnym. 
Jeśli uznamy coś za problem, będziemy się tym stresować, a wtedy 
mądrość nigdy nie przyjdzie. Dajmy naszym myślom przestrzeń. 
Czasami umysł jest szczęśliwy, czasami smutny. Może być szczęśli-
wy rano, a po południu zrzędliwy. Nie chodzi tu o ocenianie, co jest 
dobre, a co złe, po prostu spróbujmy rozpoznać, jak jest. Taka jest 
natura człowieka, więc nie musisz się tym martwić. Masz prawo być 



Buddyjska medytacja dzogczen – dar uważności i ciszy106

zrzędliwy, tak samo jak masz prawo być miły. Czasami czujesz się 
miły i chcesz być miły. Czasami czujesz się zrzędliwy. Taka jest nasza 
natura i dobrze jest rozpoznać fakt, że masz w sobie oba te aspekty. 

Uczymy się obserwować nasz umysł i dostrzegać wszelkie poja-
wiające się myśli, nie reagując na nie. Zwróć na nie uwagę, ale nie 
przywiązuj do nich zbytniej wagi, bo zaczniesz myśleć: „Muszę coś 
zrobić – muszę temu przeciwdziałać”. Ile lat już to robisz? To nigdy 
się nie skończy, chyba że zwrócisz swój umysł do wewnątrz i będziesz 
go obserwować każdego dnia. Przestań patrzeć na innych i spójrz na 
siebie. Obserwuj swój umysł i zobacz, ile myśli się pojawia. Umysł 
ma tak wiele myśli, że przypomina ruchliwe międzynarodowe lotni-
sko, na którym nieustannie pojawiają się i znikają tysiące ludzi.

Warto zidentyfikować rodzaje pojawiających się emocji, po-
nieważ każdego dnia uwidaczniają się i znikają różne ich rodzaje. 
Przyjrzyjmy się, jak radzimy sobie z emocjami takimi jak gniew 
i zazdrość. Gniew nigdy nie jest dla ciebie dobry; jest to silna ne-
gatywna emocja i potężna energia. Gniew sam w sobie nie jest zły, 
ale powoduje agresję, zazdrość i dumę, dlatego nazywany jest jed-
ną z pięciu trucizn. Gniew uważany jest za truciznę ze względu na 
skutki, jakie po sobie pozostawia; to my zamieniamy go w truciznę. 
Może on zniszczyć nas samych, nasze przyjaźnie i relacje.

Gniew łatwo rozpoznać, zupełnie innym dość niebezpiecznym 
problemem jest zazdrość. Nazywamy ją „cichą” emocją, ponieważ 
kryje się za fasadą, trochę jak wąż. Nigdy nie wiadomo, kiedy wąż się 
zbliża; trzeba być czujnym, bo może się nagle podnieść i cię ugryźć. 
Zazdrość może pojawić się w taki sam sposób, znienacka, i zniszczyć 
nasze relacje, przyjaźnie i spokój. Kiedy się nad tym zastanowić, wi-
dzimy, że zazdrość dotyczy wyłącznie nas samych. Zawsze myślimy: 
„Chcę być szczęśliwy. Oni są szczęśliwi, dlaczego ja nie?”.

Co robić, gdy pojawia się emocja? Na początek po prostu ją 
rozpoznaj. Nie oceniaj jej, po prostu rozpoznaj ją taką, jaka jest. 



Pozwól przyjść, pozwól odejść 107

Tak jak rozpoznajesz różne rodzaje napojów, napoje gazowane, soki 
lub wodę, aby wybrać ten, na który masz ochotę, tak samo rozpo-
znaj swoje myśli i emocje, aby je rozróżnić. Rozpoznanie pozwoli ci 
dokonać właściwego wyboru. Spróbujmy rozpoznawać nasze myśli 
i emocje, aby wiedzieć, kiedy pojawia się gniew, duma, przywiąza-
nie, pożądanie lub zazdrość.

Nie blokuj, nie podążaj

Wszystkie te negatywne emocje i myśli są tylko przykrymi wy-
tworami umysłu. Nigdy się nie kończą. Chcemy pozbyć się tych 
myśli i uczuć, ale nie możemy ich zmusić do odejścia, nie może-
my ich odepchnąć, to niemożliwe. Większość szkół buddyzmu 
twierdzi, że kiedy pojawiają się negatywne emocje, powinniśmy je 
blokować, a kiedy pojawiają się pozytywne emocje, powinniśmy 
za nimi podążać. Łatwo powiedzieć: „Blokuj swoje negatywne 
myśli”, ale kiedy to robisz, stają się one tylko gorsze. Dzogczen 
nigdy nie zaleca blokowania myśli i emocji, czy też zaprzeczania 
ich istnieniu.

Metoda dzogczen pozwala myślom i emocjom przychodzić bez 
podążania za nimi, ponieważ podążanie za nimi tworzy tylko fa-
bułę, która staje się coraz ważniejsza i wydaje się bardziej realna. 
Nauki dzogczen mówią, że cokolwiek się pojawia – dobre lub złe 
myśli, dobre lub złe emocje – trzeba pozwolić temu przyjść, ale nie 
podążać za tym. W dzogczen dobre myśli są nadal tylko myślami, 
więc nie oceniamy ich jako lepszych od negatywnych myśli. Po-
dejście dzogczen polega na powiedzeniu: „Bez względu na to, jaka 
myśl lub emocja się pojawi, nie rób nic. Po prostu pozwól jej przyjść 
i odejść”. Jeśli potrafisz to zrobić, nie będziesz stresować się żadnymi 
myślami. Nazywamy to praktyką „pozwól przyjść, pozwól odejść”. 



Buddyjska medytacja dzogczen – dar uważności i ciszy108

Nie chcemy  żadnych myśli. Żadnych myśli w  umyśle, żadnych 
chmur na niebie. To o wiele lepsza zabawa.

Każdej godziny mamy wiele myśli. Ważne jest, aby to zrozu-
mieć. Nie panikuj z powodu tych wszystkich myśli, po prostu po-
zwól im przyjść i odejść. Mogą pojawić się różne negatywne emocje 
i to jest w porządku. Nie blokuj ich i nie podążaj za nimi. Być może 
zauważysz, że odczuwasz strach. Nie powinniśmy jednak blokować 
strachu w umyśle, bo wtedy powróci silniejszy i większy. Po pro-
stu pozwól mu przyjść i odejść. Nie blokuj strachu i nie podążaj 
za nim. Nie zapraszaj dobrych myśli i nie odrzucaj złych. Przestań 
martwić się o wszystkie rzeczy, które pojawiają się w twoim umyśle. 
Rozpoznaj swoje myśli, pozwól im przyjść, a następnie pozwól im 
odejść. Jeśli podążasz za swoimi negatywnymi emocjami, dopro-
wadzą cię one do szaleństwa, więc lepiej je zostaw. Jeśli blokujesz 
swoje negatywne emocje, będą się one tylko nasilać, więc nie blo-
kuj ich. Nic z nimi nie rób. Po prostu pozwól im przyjść, pozwól 
im odejść. Wtedy nie będą miały większego znaczenia.

Trzy etapy rozpoznawania myśli

Zwykle, jeśli nie możemy zablokować naszych negatywnych myśli, 
podążamy za nimi. Wiemy, że to nie jest dobre, że nie powinniśmy 
podążać za gniewem, zazdrością, dumą lub ego – ego jest najgor-
szą rzeczą, za którą można podążać, jest trucizną – ale i tak robimy 
to z przyzwyczajenia. Myślimy: „Nie mogę się zmienić, zawsze tak 
robię”. Nasze nawyki nie mają nic wspólnego z tym, kim jesteśmy, 
są po prostu tym, do czego jesteśmy przyzwyczajeni. Jak zamie-
rzasz zmienić swoje podejście? Jak zamierzasz zerwać ze starym na-
wykiem „wybierania i podążania” i zmienić go na nawyk „pozwól 
przyjść i pozwól odejść”?



ISBN: 978-83-8301-941-3

9 7 8 8 3 8 3 0 1 9 4 1 3

Dzogchen Rinpoche to siódmy dzierżawca linii dzogczen w tradycji 
buddyzmu tybetańskiego, uznawany za jednego z najwybitniejszych 
współczesnych mistrzów duchowych. Od lat przekazuje nauki 
medytacji na całym świecie, łącząc głęboką mądrość tybetańską 
z praktycznym podejściem do życia. Jego styl nauczania jest jasny, 
bezpośredni i  otwarty, dzięki czemu nawet złożone duchowe idee 
stają się zrozumiałe i możliwe do zastosowania w codzienności.

Medytacja dzogczen stanowi esencję buddyzmu tybetańskiego. 
To prosta, a  jednocześnie głęboka ścieżka prowadząca do ży-
cia w pełnej obecności. Opiera się na prostych rytuałach, świa-
domym oddechu, uważności i bezpośrednim rozpoznaniu natury 
umysłu. Praktyka ta jest skierowana zarówno dla początkujących, 
jak i dla osób z doświadczeniem medytacyjnym.

Dzięki tej książce:
•	 poznasz trzy etapy rozpoznawania myśli i nauczysz się 

patrzeć na nie z dystansem,
•	 odkryjesz, czym naprawdę jest natura umysłu, bez filozofii, 

a poprzez osobiste doświadczenie,
•	 nauczysz się technik vipassany w duchu dzogczen, prosto 

i praktycznie,
•	 doświadczysz, jak działa medytacja tybetańska, nawet jeśli 

jesteś początkujący.

Odkryj, jak medytować, aby odnaleźć spokój 
niezależnie od okoliczności

Cena: 54,50 złPatroni:

Psychotronika.pl
Pierwszy polski portal psychotroniczny

Więcej o książce na stronie wydawcy    

Książkę możesz kupić w sklepie     

https://studioastro.pl/buddyjska-medytacja-dzogczen-dar-uwaznosci-i-ciszy/?utm_source=pdf&utm_medium=studioastro&utm_campaign=g+2024-10-09
https://talizman.pl/terapie/260069-buddyjska-medytacja-dzogczen-dar-uwaznosci-i-ciszy-9788383019413.html?utm_source=pdf&utm_medium=talizman&utm_campaign=g+2024-10-09



